
65MEDIC 2020-2021; 28(2)-29(1): 65-71

Indirizzo per la corrispondenza

Address for correspondence

Prof. Vittoradolfo Tambone
Università Campus Bio-Medico di Roma 
Via Álvaro del Portillo 21, 00128 Roma
e-mail: v.tambone@unicamps.it

L’università come Convivio
University as Convivio

Vittoradolfo Tambone, Giampaolo Ghilardi, 
Laura Leondina Campanozzi

Unità di Ricerca Bioetica e Humanities. Università Campus Bio-Medico di Roma

“LA RIVISTA MEDIC: TRENT’ANNI DI MEDICAL HUMANITIES”

“THE JOURNAL MEDIC: THIRTY YEARS OF MEDICAL HUMANITIES” 
QUADERNO

  OPEN ACCESS  © Copyright by Pacini Editore Srl

La Rivista MEDIC ha dato voce per anni al lavoro di Metodologia Clinica nel quale Aldo Torsoli ha voluto e saputo coin-
volgere colleghi e intellettuali tanto diversi fra loro. Il recupero del pensiero critico è stato sin da allora e rimane un obiettivo 
formativo importante per l’Università Campus Bio-Medico che, anche per questo, rinnoverà il suo Curriculum Studiorum e 
così cercare di continuare a essere un efficace “convivio” culturale, dove ognuno possa trovare l’alimento necessario per il suo 
naturale desiderio di conoscenza. Questa la ragione per la quale ci piace trarre dalla lettura del Convivio, in occasione del 700° 
anniversario della morte di Dante Alighieri, suggerimenti per un miglioramento di un “core curriculum” universitario.

Parole chiave: Dante, Convivio, core curriculum 

For years, the journal MEDIC has given voice to the work of Clinical Methodology in which Aldo Torsoli wanted and knew how 
to involve colleagues and intellectuals so different from each other.

The recovery of critical thinking has been since then and remains an important educational objective for the Campus Bio-Medico 
University, which, for this reason, will also renew its Curriculum Studiorum and thus try to continue to be an effective cultural “ban-
quet” where everyone can find the food necessary for his/her natural desire for knowledge. This is the reason why we like to draw 
from reading the Convivio, on the 700th anniversary of the death of Dante Alighieri, suggestions for improving a university “core 
curriculum”.

Key words: Dante, Convivio, core curriculum 



MEDIC 2020-2021; 28(2)-29(1): 65-7166

La Rivista MEDIC ha dato voce per anni al lavoro di 
Metodologia Clinica nel quale Aldo Torsoli ha voluto e sa-
puto coinvolgere colleghi e intellettuali tanto diversi fra loro. 
Fare i nomi è un modo bello di ricordare, ma si può fare torto 
a quelli che per spazio è impossibile citare. Però è interessan-
te e utile ripensare al lavoro congiunto fatto con un grande 
statistico come Angelo Serio, una psichiatra della levatura di 
Paola Binetti, la profondità antropologica di Michelangelo 
Peláez, la mente moderna e aperta di Dario Antiseri e la ca-
pacità clinica dei colleghi medici che volta per volta venivano 
invitati. Questa dinamica interdisciplinare si arricchiva del 
dialogo che si innescava sin dal principio con gli studenti, 
dialogo esigente e preso molto sul serio senza nessuna con-
cessione alla formalità didattica. Il desiderio per anni, che 
continua anche dopo la morte del prof. Torsoli come fedeltà 
al suo insegnamento, è stato quello di offrire a tutti, docenti 
e studenti, una occasione di formazione metodologica alla 
conoscenza attraverso il recupero di un pensiero critico vin-
cente. Non si è mai voluto fare la guerra a qualcosa ma an-
dare oltre a tre possibilità concrete e pericolose per la libertà 
personale: la superficialità, il riduzionismo quantitativo e la 
regressione estimativa. Per superficialità intendiamo il disin-
teresse nel conoscere il proprio fine esistenziale. Ad esempio, 
quando si agisce per attrazione o interesse immediato. Il ri-
duzionismo come fisicalismo che sostiene sempre possibile 
la riduzione materialistica di qualsiasi enunciato descrittivo 
vero (Enciclopedia filosofica 2006, p. 9727), in contrasto con 
la teoria della complessità (Kauffman, 1995), la teoria del 
caos (Gleick, 1988) e con l’evidente fallimento del progetto 
di assiomatizzazione di Hilbert (Israel e Millàn Gasca, 2008). 
La regressione estimativa all’interno del fenomeno più com-
plesso della New Age, della globalizzazione e della poten-
te diffusione di differenti forme di dipendenza (Tambone, 
2006). 

Il recupero del pensiero critico rimane un obiettivo for-
mativo importante per l’università che, anche per questo, rin-
noverà il suo Curriculum Studiorum per continuare a essere 
un efficace “convivio” culturale dove ognuno possa trovare 
l’alimento necessario per il suo naturale desiderio di cono-
scenza. Questa la ragione per la quale ci piace trarre dalla 
lettura del Convivio, in occasione del 700° anniversario della 
morte di Dante Alighieri, suggerimenti per un miglioramen-
to di un “Core curriculum” universitario.

Un primo suggerimento metodologico 

Dante nel suo “Convivio” utilizza il volgare spiegandone 
il motivo in tutto il primo trattato. Questa scelta di linguag-
gio è di natura sociale e politica, poiché si vuole parlare e 
offrire il necessario alimento intellettuale, anche ai non lette-
rati (Alighieri, 1988, I, 7 & 12)1, avendo come finalità il bene 

1	  Da ora le citazione del Convivio saranno indicate solo con numeri 

comune (I, 8). Purtroppo, il punto di partenza è che i letterati 
non sono soliti condividere il sapere e ne fanno mercato come 
se fosse una “cosa”. Per il Maestro la scelta metodologico-
linguistica mira a fare della cultura una realtà extra-mercato, 
a disposizione di tutti coloro che la cercano, poiché è un ele-
mento importante per il raggiungimento di una felicità che 
possa dirsi umana e non animale. Ecco perché la decisione 
di utilizzare un linguaggio volgare per trasmettere i contenuti 
essenziali a livello scientifico non comporta una volgarizza-
zione della conoscenza, ma una conoscenza aumentata nel 
volgo. Questo atteggiamento viene proposto nel Convivio 
come un dovere etico, la “prontezza di liberalitade” (I, 8-9) 
che, come è noto, ha tre manifestazioni: a) dare a molti; b) 
dare cose utili; c) dare senza esserne richiesto (I, 8). Voler 
dare a molti non vuol dire però dare la stessa cosa a tutti. Sa-
rebbe sciocchezza o ipocrisia offrire la metafisica di Aristo-
tele agli studenti della prima elementare, così come si espone 
agli universitari. Voler dare a molti vorrà dire, all’interno di 
una programmazione didattica pensata, fornire in primo luo-
go gli strumenti intellettuali necessari per poter comprendere 
i contenuti che vogliamo condividere e quelli che si incontre-
ranno in ambienti diversi e nella vita sociale/personale. Ecco 
perché, la cosa più utile da dare, passando al secondo punto, 
sarà proprio il pensiero riflessivo-critico. Utile vuol dire ca-
pace di raggiungere un fine e, se il fine che ci proponiamo, 
come Dante stesso fa, è la conoscenza, dovremo dare a molti 
la capacità di conoscere. Qui entra in gioco la necessaria scel-
ta fra le diverse teorie della conoscenza e le diverse posizioni 
riguardo la quaestio de veritate (Tambone e Ghilardi, 2020, 
cap. 3). Non ci possiamo fermare a teorie non cognitiviste 
perché significherebbe distruggere, anziché fornire, l’utensile 
primario per la conoscenza del reale. Ecco perché la quaestio 
de veritate diventa discriminante proprio quando, in fondo, 
afferma o nega (a seconda dell’orientamento gnoseologico) 
che la conoscenza abbia o no un oggetto reale, che sia, in 
altre parole, possibile o illusoria. Solo una posizione cogniti-
vista, secondo la quale possiamo conoscere davvero la realtà 
(seppur non tutta), è compatibile e coerente con la scienza. 
Dare lo strumento del pensiero critico è a prima vista segui-
re e alimentare la naturale tendenza metafisica del bambino 
che cerca con i suoi reiterati “perché?” di arrivare alla causa 
prima. In questo senso non stiamo dando qualcosa di non 
richiesto. Ma questo solo apparentemente, perché il quesito 
causale del bambino non ha l’autocoscienza che il pensiero 
critico fornisce in modo tale da “svezzare” il processo di co-
noscenza (tipico del bambino) dal principio di autorità, da 
una sorta di pattern recognition di autorità (apprendimento 
automatico in riferimento a qualcuno di particolare autori-
tà). Tale svezzamento porta a voler prendere in considerazio-
ne il bagaglio scientifico già acquisito da altri, ma di conti-
nuare a vagliarlo secondo un controllo delle migliori prove di 
efficacia possibili. Questo non vuol riportare al dubbio meto-

romani fra parentesi senza il titolo dell’Opera. 



67Vittoradolfo Tambone et al. L’università come Convivio

dico che è ovviamente un gioco mentale simile al labirinto e 
che, per essere coerente, dovrebbe anche dubitare del dubbio 
perdendo così lo strumento di lavoro. Non vuol dire nem-
meno ridurre tutto alla dimensione quantitativa. Vuol dire 
invece, in linea con la teoria della conoscenza della Scuola di 
Lublino (Styczeń 2003, pp. 781-827), fare parlare l’esperienza 
ma farla parlare sino alla fine. In questo modo diamo, senza 
esserne richiesti, una via perché ognuno possa sviluppare una 
propria autocoscienza critica razionale in un ambiente gno-
seologico cognitivista. Il riferimento alla scuola di Lublino 
può essere fecondo nella riflessione sul Convivio per una ra-
gione che dovremo approfondire altrove ma che adesso vale 
la pena accennare. Dante parla della scienza come la via per 
arrivare alla felicità personale. È una affermazione che lungi 
dall’essere scientista (ridurre la felicità personale alla scien-
za) è personalista, poiché è anche scienza la conoscenza di 
quel fine ultimo personale, raggiungendo il quale (altra via 
non sarà possibile) la persona umana raggiunge la felicità. 
Qui avviene un ribaltamento importante nella dinamica fra 
scienza e antropologia (in questo caso si tratta di una antro-
pologia normativa che si fonde con l’etica). L’antropologia 
non è un perfezionamento della scienza ma è la scienza che, 
essendo un atto umano, è parte dell’antropologia e alla sua 
pienezza (teorica e pratica) concorre. 

Tutto questo, riversato nella pianificazione di un core 
curriculum universitario, ha come prima importante applica-
zione quella di sostenere il primato della formazione degli 
studenti a un pensiero critico di stampo cognitivista.

Dante nel suo Convivio utilizza “Canzoni”, come inci-
pit dei capitoli II-IV, e non per attirare i semplici ma perché 
ritiene che la canzone sia “il prodotto più alto dei volgari 
moderni, sintesi adeguata e perfetta della forma – il gradus 
constructionis excellentissimus – e dei contenuti più nobili, i 
magnalia: guerra, amore, virtù (Alighieri, 1977, p. 11). Natu-
ralmente Dante non è isolato in questa scelta. I provenzali la 
consideravano il genere lirico per eccellenza, Petrarca diven-
ta il riferimento e il modello. Diversi tentativi di superare il 
modello petrarchesco ribadiscono come il genere sia, anche 
nel secolo XVI, XVII, XVIII e addirittura nella modernità 
anche americana, una conquista metodologica della lettera-
tura e della cultura importante ed efficace. A questa luce, ben 
si comprende l’influenza che nella contemporaneità i cantau-
tori hanno non soltanto nel plasmare la cosiddetta cultura 
pop, ma anche essere veicolo di contenuti politici, sociali, 
poetici e filosofici di grande valore. Le canzoni del Convivio 
come quelle di Petrarca, così come quelle di Bob Dylan, non 
sono concessioni superficiali alla superficialità. Sono l’utiliz-
zo comunicativo di un prodotto umano eccellente, artistico, 
fatto di musica, parole, interpretazione, ritmo e di immagini. 
Che poi la canzone sia pindarica (imitazione dell’ode pin-
darica), petrarchesca (secondo le sue norme) o leopardiana 
(libera) o di altro tipo ancora, è comunque una scelta che 
attualmente continua a interpellare chi vuole essere efficace 
nel trasmettere i contenuti educativi che si propone. Dante, 

insieme ad altri grandi uomini della cultura, suggerisce di uti-
lizzare metodologie vicine al linguaggio e al gusto popolare, 
anche quando i contenuti sono teoretici e ritenuti essenziali 
per la perfezione della formazione intellettuale. Bisogna farsi 
capire, bisogna farsi ascoltare con piacere, bisogna dire cose 
utili che arrivino ai “molti” adeguandosi a chi ascolta, senza 
esserne richiesti. Si tratta di vivere la liberalità anche nella co-
municazione, poiché se così non fosse la liberalità rimarrebbe 
sterile perdendo una delle sue caratteristiche indicate dallo 
stesso Dante, “essere più utile a chi riceve di quanto lo è per 
chi dona”. San Agostino insegna che “chi parla con sapien-
za, se vuole anche essere eloquente, deve parlare in modo da 
essere ascoltato con comprensione, diletto e docilità” (Ago-
stino, 1994, p. 349). Solo così chi riceve potrà trarre frutto dal 
dono offerto. In termini ancor più pregnanti dirà sempre S. 
Agostino: “nutre la mente soltanto ciò che la rallegra” (Ago-
stino, 1997, Vol V, libri XII-XIII; De Monticelli, 2004). Sulla 
stessa linea Dante cerca nel Convivio di far comprendere pia-
cevolmente ciò che richiama, forte dell’autorità soprattutto 
di Aristotele2. Il parlare dantesco di temi ritenuti di altissimo 
livello teoretico attraverso la canzone comporta una seconda 
applicazione a un core curriculum universitario, la retorica 
da utilizzare dovrà essere proattiva e capace di utilizzare an-
che la risorsa della pop-filosofia. Aldo Torsoli precorreva 
questa metodologia proponendo analogie calzanti fra l’arte 
della diagnosi e il genio di Sherlock Holmes, oppure il valore 
relazionale di Pinocchio insieme a tanti riferimenti musicali, 
teatrali o poetici, che componevano elementi di medical hu-
manities veramente eloquenti. 

Nel De vulgari eloquentia, Dante descrive sobriamente 
la dinamica fra contenuto razionale e sua efficace comuni-
cazione unificando l’essere umano (a dispetto di Cartesio) 
in razionalità sensuale e in sensualità razionale. Con parole 
sue, “Oportuit ergo genus humanus ad comunicandas inter se 
conceptiones suas aliquod rationale signum et sensuale habe-
re: quia, cum de ratione accipere habeat et in ratione portare, 
rationale esse oportuit, cumque de una ratione in aliam nihil 
deferri possit nisi per medium sensuale, sensuale esse opor-
tuit. Quare, si tantum rationale esset, pertransire non posset; 
si tantum sensuale, nec a ratione accipere nec in ratione de-
ponere potuisset” (Alighieri, De Vulgari Eloquentia, Liber 
primus, III). Non stupisca che qui Dante, proprio a difesa del 
volgare, si esprima in latino, perché si rivolge all’intellighen-
zia del tempo la cui lingua franca era appunto il latino, oggi 
sarebbe l’inglese. I contenuti di qualunque core curriculum 
dovranno essere esposti in modo non soltanto comprensi-
bile ma anche gradevole, attraente, appassionato. Dante si 
mette in gioco quale buon Maestro e dedica spazio, ampio 
spazio nelle prime due canzoni e nei testi a loro commento, 
del suo “innamoramento razionale” della filosofia. “Voi che 

2	  Lo stesso Aristotele, differentemente in ciò dal maestro Platone, 
si confrontava continuamente con l’opinione comune, proprio per 
ragioni di condivisione culturale. Si veda su ciò: Aubenque, 2018. 



MEDIC 2020-2021; 28(2)-29(1): 65-7168

‘ntendendo il terzo ciel movete,  /  udite il ragionar ch’è nel 
mio core” (Alighieri, 1960, Rime, LXXIX), il ragionare è nel 
cuore tanto che la filosofia viene presentata come una donna 
amabilissima e bellissima. Quando troveremo Beatrice nel 
Purgatorio, che rimprovera Dante per questo tradimento 
d’amore fino a farlo svenire, avremo la conferma che real-
mente il Maestro nel Convivio ci indica che il parlare della 
più alta verità deve essere il più bello possibile, perché si trat-
ta di un vero amore per la conoscenza. La rilettura scolastica 
dei trascendentali dell’essere del resto ribadirà che “Ens, ve-
rum, bonum et pulchrum convertuntur in unum”.

In sintesi, dal punto di vista metodologico il Convivio, a 
nostro avviso, suggerisce che il core curriculum di una uni-
versità debba mettersi all’altezza dei destinatari ricordando 
che l’obiettivo dell’Universitas, intesa come communio di stu-
denti e docenti, è il miglioramento della preparazione cultu-
rale. Per tale ragione il linguaggio dovrà essere modificabile a 
seconda del livello che i discenti avranno in partenza e in cor-
so d’opera. La storia intellettuale di S. Agostino ci insegna 
che un linguaggio troppo semplice o poco valido, anche dal 
punto di vista formale, può deludere e allontanare coloro che 
sono già culturalmente ricchi. Allo stesso modo, non basta 
che i contenuti siano buoni, è necessario che siano trasmessi 
anche in modo attraente e gradevole.

Obiettivo principale del Convivio e di un core curricu-
lum universitario

Sembra proprio che l’obiettivo che Dante si propone con 
il Convivio sia lo stesso che le università dovrebbero avere 
in mente quando lavorano all’organizzazione di un core cur-
riculum. Sembra quasi una seconda navigazione platonica. 
Dante si propone di uscire dalla misera vita dell’ignoranza e, 
una volta gustata la bontà della conoscenza, vuole condivi-
dere il nutrimento intellettuale necessario con chi è rimasto 
nella povertà dell’ignoranza. “E io adunque, che non seggio 
a la beata mensa, ma, fuggito de la pastura del vulgo, a’ piedi 
di coloro che seggono ricolgo di quello che da loro cade, e 
conosco la misera vita di quelli che dietro m’ho lasciati, per 
la dolcezza ch’io sento in quello che a poco a poco ricolgo, 
misericordievolmente mosso, non me dimenticando, per li 
miseri alcuna cosa ho riservata, la quale a li occhi loro, già 
è più tempo, ho dimostrata; e in ciò li ho fatti maggiormen-
te vogliosi. Per che ora volendo loro apparecchiare, intendo 
fare un generale convivio di ciò ch’i’ ho loro mostrato (…)” 
(Alighieri, Convivio, I, I.). Si tratta quindi del desiderio, che 
nasce dall’amicizia umana, di colmare la miseria dell’igno-
ranza. Tale obiettivo in Dante non è circoscritto a una ca-
tegoria di persone come invece potrebbe sembrare avvenire 
per il core curriculum di una università, ma abbraccia un in-
definito “tutti gli uomini”. Questo dato, e questa apparente 
diversità, è di eccezionale importanza per chi lavora a un core 
curriculum universitario per l’individuazione dei contenuti 

essenziali e per la proiezione sociale della cultura. In primo 
luogo, volersi rivolgere “ai molti” anziché essere un motivo 
di superficialità a causa di una apparente generalizzazione, 
comporta una rigorosa restrizione tematica. Infatti, si do-
vranno scegliere solo quei contenuti che sono comuni e “ne-
cessari” a tutte le persone umane, onde raggiungere quella 
scienza che è “ultima perfezione de la nostra anima”. Questa 
la ragione per cui i temi del Convivio, e per analogia di ogni 
core curriculum, debbono essere intesi come universalissimi 
e necessari.

Abbiamo appena parlato di una “apparente diversità” tra 
l’obiettivo che si propone Dante e quello che si può proporre 
una università attraverso un core curriculum perché l’impre-
sa, che invece può accomunarci, sarà meglio realizzata da 
noi se, oltre agli interventi curriculari, realizzeremo un mo-
vimento culturale aperto alla Società in generale. In analogia 
con il pensiero di Pierpaolo Donati, pensare alla cultura uni-
versitaria come un bene relazionale sociale (Donati, 2019). 
Viene così a prendere forma un core curriculum che diventi 
strumento e contenuto della Terza Missione dell’università 
nelle molteplici modalità possibili. Si pensi ad esempio ai 
programmi da svolgere nello scambio Scuola/Lavoro, alla 
formazione continua dei professionisti e lavoratori, alla col-
laborazione con i mezzi di comunicazione, al dialogo con la 
Politica, ecc. 

“Amor, segnor verace, ecco l’ancella tua; fa che ti 
piace”3 

La scienza o filosofia è efficace consolazione per la sof-
ferenza affettiva. Questo racconta di sé Dante e questo può 
essere proposto a chiunque. La formazione specifica umani-
stica trasversale a ogni tipo di facoltà universitaria ha un va-
lore importante di conforto esistenziale per diverse possibili 
ragioni. In Dante, che si innamora giovanissimo della gio-
vanissima Beatrice, il dolore esplode con la stessa intensità 
dell’amore quando lei muore. Il dolore vero e forte è stato 
cantato e raccontato sempre uguale e sempre così persona-
le. Lewis lo riporta di getto nel suo “Diario di un Dolore” 
(Lewis, 2016); Shakespeare cerca di comporre la “Tragedia 
totale” nella storia del Re Lear (Shakespeare, 1962); Susanna 
Tamaro ha descritto il suo dolore sulla scia del flusso di co-
scienza nel violentissimo “Ogni Angelo è Tremendo” (Tama-
ro, 2013); poi ci sono i russi che sono capaci di coinvolgere sin 
troppo nel dolore raccontato e poi c’è la poesia di Ungaretti 
e poi ci sono i quadri di Van Gogh. Ma in ogni racconto di 
dolore, tranne appunto nei tentativi di Tragedia totale, il do-
lore cerca un amore che colmi il vuoto, l’assenza di quel bene 
dovuto che fa male, perché il male è proprio questo, assenza 
di bene. La conoscenza della verità attraverso la scienza e la 
filosofia sono un bene così intenso da essere capace di soste-

3	  Ibid., II, Canzone. 



69Vittoradolfo Tambone et al. L’università come Convivio

nere anche il cuore. La conoscenza della verità è uno degli 
atti umani che produce maggiore soddisfazione anche se, a 
prima vista, non è comparabile con la soddisfazione sensibi-
le. Tanto è questa l’esperienza che Dante vive che la filosofia 
diventa per lui quella “donna gentile” (Alighieri, Vita Nova, 
XXXV-XXXIX) che tanto può e deve riempire la vita di 
ognuno che la sua mancanza è Miseria e portatrice di ancor 
maggiore Miseria. 

Il Vero Amore, vero signore di una vita compiuta, è il cen-
tro, il vero signore della creatività dantesca. Per amore scrive 
la Vita Nova, per lo stesso amore più maturo e “razionale” 
scrive il Convivio e come atto d’amore scrive la Commedia. 
Tutti gli altri temi sono rivolti all’imparare ad amare, sono 
cammino verso la sapienza dell’amore. Il dramma dell’Infer-
no è l’assenza dell’Amore, la perdita della Felicità; il Purga-
torio è la vita nostra e il luogo dove imparare ad amare di 
più e meglio, la scuola della Felicità; il Paradiso è l’Amore 
amato, la pienezza della Felicità. La Vita Nova e il Convivio 
solo scuole d’amore. 

Per tutto questo se vogliamo regalare, per amicizia, all’u-
niversità qualcosa che aiuti “i molti” (studenti e docenti) 
a essere più felici, seguendo la mente di Dante, dobbiamo 
affrontare quei temi che sono come gli scalini per imparare 
ad amare4. Il Convivio che abbiamo è solo, come sappiamo, 
una piccola parte del progetto che il Maestro voleva realizza-
re. In questa piccola parte disponibile troviamo però alcuni 
di questi temi e cioè le virtù proprie della vita attiva, quelle 
che considera come “virtù morali” o virtù miste (Alighieri 
IV, XI-XII.) insieme alle virtù intellettuali proprie della vita 
contemplativa. Questa unione è necessaria perché per dire 
tutto non basta l’intelletto, per riuscire in tutto non basta 
l’intelletto. È necessario amare di un amore che componga la 
dimensione estimativa e quella “ragionativa” (Ibid., III, II), 
le virtù morali e quelle intellettuali e che vada oltre. Questa 
unità nell’agire e nel volere è riflesso dell’unità delle tre natu-
re che compongono l’“Umano” secondo una triplice natura 
sensitiva, affettiva e ragionativa (Ibid., III, VIII) che, direm-
mo con un concetto contemporaneo, fiorisce in una natura 
“emergente” e non solo cumulativa. Infatti, la dimensione 
sensitiva è come quella animale ma è, allo stesso tempo, com-
pletamente diversa perché è una sensibilità affettiva e razio-
nale. Questa consapevolezza della dinamica estimativo-rifles-
siva fonda i concetti di verità, conoscenza, libertà, relazione, 
felicità e amore ancora una volta come realtà sistemiche e 
mai riducibili a fenomeni isolati e isolabili. 

Si ama secondo verità solo se si è liberi e così si va verso 
la felicità. Siamo liberi e capaci di liberarci dalle nostre de-
bolezze e dipendenze solo per una ragione di amore. L’amo-
re umano è razionale, poiché ogni cosa ama secondo la sua 

4	 L’immagine della scala d’amore è del resto del tutto legittima, 
poiché nel Simposio, che è il modello greco del Convivio latino 
anche sotto il profilo strettamente linguistico, Platone conclude il 
suo ragionamento proprio con la figura della scala riportata dalla 
sacerdotessa Diotima. Cfr. Melchiorre, 2001. 

natura. L’amore razionale non è solo per “sensibile diletto” 
ma per verità e virtù e fa capire cose che, da solo, l’intelletto 
non sa scoprire e che la lingua non sa dire (Ibid., III, III). Se 
queste sono le due “ineffabilità dell’amore” e compongono 
anche in Platone, in Dante e in noi tutti una quota di “dottri-
na del non detto” (Ibid., III, IV) illuminano invece nel nostro 
percorso esistenziale e formativo una consapevole debolezza 
dell’intelletto, la cortezza del parlare e la capacità dell’amore 
di andare oltre questi limiti. Sia chiaro che Dante non sug-
gerisce tutto questo come dialettica che consuma gli elementi 
che la compongono ma li conserva, ordina e sublima in uni-
tà. Abbiamo trovato queste due ineffabilità dell’amore anche 
nelle opere incompiute di Leonardo da Vinci.

Per questo rinunciamo all’ingenuo tentativo di possedere 
e trasmettere una “teoria del tutto” scoprendo, come qua-
si conseguenza che, se un core curriculum unificante ci deve 
essere, dovrà mirare a una formazione della persona all’amo-
re vero così come la abbiamo intesa e descritta a partire dal 
pensiero dantesco.

Quali virtù morali per la Nobiltà della nostra persona

La Nobiltà consiste nel vivere secondo virtù in una con-
tinua dinamica di passaggio dalla Potenza all’Atto proprio 
perché il seme della felicità è la capacità di esercitare la virtù 
(Ibid., IV). Dante vuole elencare 11 virtù che sono: Fortezza, 
Temperanza, Liberalitade, Magnificienza, Magnanimitade, 
Amativa d’onore, Mansuetudine, Affabilitade, Veritade, Eu-
trapelia e Giustizia. Il Maestro tratta di tutto questo mante-
nendo anche qui uno stretto legame con l’amore che viene 
espressa in modo completo dalla canzone messa a introdu-
zione del quarto trattato “Le Dolci Rime” dove le virtù citate 
appaiono come virtù sociali. Qui vale la pena sottolineare 
che così facendo Dante intende che il giusto fondamento del-
la Società è l’amore. Questa osservazione può sembrare esile, 
poco importante, poetica nel senso di estranea alla praxis di 
efficacia. Invece è un elemento importante da valorizzare e 
da trasmettere proprio in un core curriculum che sia in linea 
con il Convivio. La visione socio-politica umanistica non è 
quindi quella utilitarista/contrattualista ma, ci si scusi se può 
suonare forse troppo dolce, quella dell’amore. Il Convivio ci 
spinge ad avere il coraggio di proporre seriamente come so-
luzione socio-politica l’amore umano. Attenzione però che 
stiamo parlando di amore a diversi livelli, tutti costitutivi una 
unità esistenziale, ma differenti. Stiamo parlando dell’amo-
re fra persone umane ma anche dell’amore al proprio lavoro 
(anzi passione professionale), amore alla conoscenza e alla 
verità, amore per il sapere, amore alla bellezza, amore alla 
natura, amore a Dio, amore come caratteristica relazionale 
di dono di sé. Ancora una volta la nobiltà appare come attua-
lizzazione di una potenza dell’Umano di amare e di donarsi 
ma attuando anche il processo logico che va dal generale al 
particolare distinguendo il bonus civis (buon cittadino) dal 



MEDIC 2020-2021; 28(2)-29(1): 65-7170

bonus vir (Uomo buono) in linea con S. Tommaso: “Non 

esse idem bonum civem et bonum virum, cum is bonus ci-

vis sit qui et apte parere et imperare commode sciat, bonus 

autem vir absolute dicatur” (d’Aquino, Lect III). In questo 

modo troviamo però un punto nel quale possiamo andare 

oltre all’impostazione dantesca. Infatti il Maestro mette fra 

parentesi per coloro che hanno vita “attiva” il tema della per-

fezione assoluta attraverso le virtù. Se invece recuperiamo 

l’intrinseca eticità dell’atto Umano e la radice personalista 

delle virtù, faremo un passo in avanti nel senso di intendere 

che, essendo il particolare nel generale, il “civis” sarà “bonus” 

nella misura in cui lo stesso vir sia anche buono. Questo com-

porta conseguenze importanti per l’obiettivo di formazione 

della persona che abbiamo inteso centrale per un eventua-

le core curriculum. In primo luogo, si potrà pensare come 

possibile la coerenza e l’unità di vita della persona, evitando 

la tragica (e illusoria) accettazione della convivenza tra virtù 

sociali e vizi privati. In secondo luogo, le virtù sociali, e fra 

esse la Leggiadria, diventano più significanti dell’amore del 

soggetto per gli altri e per il bene comune. In terzo luogo, su 

questa strada il programma di Dante di dare una “lezione di 

morale quotidiana” diventa un’Etica Applicata ben fondata 

e unificante. In fine, possiamo così rinsaldare la frattura tra 

virtù morali e intellettuali con una maggiore consapevolez-

za dell’influsso della volontà e delle passioni sulla capacità 

cognitiva. Appare molto bello così andare anche “oltre Dan-

te” grazie a Dante, riunificando ciò che, anche per ragioni 

teologiche, era non contrapposto ma diviso. Dopo la teolo-

gia della santificazione del lavoro di San Josemaria Escrivà 

(López, 2017) e la sua accoglienza nel Concilio Vaticano II 

con la dottrina della chiamata universale alla santità, la vita 

attiva e contemplativa non sono da considerarsi più divise 

ma dimensioni proprie di quella unità di vita di cui abbiamo 

appena parlato. Del resto, l’opera magna di Dante Alighieri 

è atto di uno scrittore nella sua “vita attiva” oppure manife-

stazione della sua “vita contemplativa”? Non è un evidente 

esempio, e veramente mirabile, di unità di vita? Andare, in 

questo senso, oltre Dante grazie a Dante in un programma 

formativo universitario vuol dire principalmente le seguenti 

due cose: a) recuperare le virtù intellettuali come virtù morali 

riconoscendole come loro fondamento. Così l’ortoprassi sarà 

conseguenza dell’ortodossia. Dividere in due le virtù anzi-

ché rafforzarle le indebolisce, poiché o vengono a mancare 

di fondamento o vengono a mancare di utilità; b) esplicitare 

che la persona virtuosa deve esserlo primariamente nel suo 

agire intellettuale (amore alla verità, studiositas, onestà in-

tellettuale, ecc.), perfezionando così lo specifico razionale 

umano. Solo per questo la radice della scelta libera è legata 

alla dinamica tra volontà elicita e volontà imperata mediata 

dall’intelletto.

Convivio e core curriculum tra paternalismo e liberalità

La liberalità con cui Dante si propone di apparecchiare il 
Convivio lo porta anche, come sappiamo, a dare ciò che non 
è richiesto, “non dimandato”. Infatti un’opera così elevata 
scritta in volgare, sorprende. Questo vuol dire però che Dante 
si arroga il diritto e sostiene di avere la capacità di sapere cosa 
sia utile ai molti, anche senza il loro parere. Con categorie 
odierne questo modo di fare è semplicemente paternalistico. 
La mia offerta non è risposta a una richiesta, non è guidata 
dall’opinione di chi deve ricevere ma sono io che decido cosa 
serve al popolo che mi ascolterà, e mi ascolterà pieno di stu-
pore e gratitudine. In effetti si tratterebbe di un soggettivismo 
egocentrico, autoreferenziale, orgoglioso e tante altre bruttu-
re se non ci fosse in Dante il richiamo alla Natura Umana. 
Questo richiamo è presente sin dall’inizio in modo esplicito e 
così la liberalità non è scelta paternalistica ma, sorprendente-
mente, condivisione orizzontale: quello che offro come utile 
lo offro perché è utile anche a me, abbiamo la stessa dignità 
in quanto umani e abbiamo proprio per questo le stesse ne-
cessità. Ecco che il condividere la scienza nasce dall’essere 
“societas” e costruisce la società umana senza pretendere di 
costruire, invece, un Impero, il mio Impero. Tanto è così che 
il recupero della vera Ecologia Umana sembra essere ancora 
un contenuto che ogni core curriculum deve avere per non 
cadere in una dittatura culturale che, in ogni caso, sarebbe un 
insopportabile protagonismo narcisista. 

Il messaggio nascosto di Dante per ogni core curriculum 

Dante si racconta molto, prende una pausa in alcune 
opere ma neanche del tutto. Parlando del suo viaggio si mo-
stra sempre in compagnia di qualcuno, in cerca di qualcuno 
o soffrendo l’assenza di qualcuno. Anche le opere più teoreti-
che, come vorrebbe essere il Convivio, nascono e si struttura-
no in mille relazioni tutte ben descritte come se tutte fossero 
importanti. Certo è che fra tutti questi compagni di viaggio 
un posto particolare lo dobbiamo riconoscere a quelle che 
tradizionalmente identifichiamo come “le guide di Dante”, 
Virgilio e Beatrice. Ma quanto impara dalle anime del Purga-
torio nel loro rinnovato modo di essere, quanto è confortato 
dalla comprensione degli Angeli, quanto viene incoraggiato 
da chi sa che lo aspetta e che continua a dare senso al suo 
camminare anche quando è arduo e spaventoso. Dante im-
para, impara però da Maestri, dalla vita di Maestri. Ecco 
il messaggio nascosto di Dante per ogni core curriculum: 
quello che è determinante è la vicinanza e l’interesse di buoni 
maestri. Maestri che come Beatrice sono disposti a venire a 
prenderti all’Inferno per accompagnarti in un cammino di 
crescita personale verso la propria perfezione. Un buon core 
curriculum, ci ripete Dante dappertutto, è in primo luogo 
fatto da maestri capaci di voler bene agli studenti, di volere 
il loro bene. Maestri che lavorino in università non per fare 



71Vittoradolfo Tambone et al. L’università come Convivio

carriera, ma per il bene comune della comunità universitaria 
fatta da persone da accompagnare come Virgilio e Beatrice. 
Così l’università sarà una Commedia molto umana e molto 
divina, un capolavoro.

Bibliografia 

Agostino. L’istruzione cristiana. Milano: Mondadori 1994. 

Agostino. Confessioni, Vol. V (libri XII-XIII). Milano: Fondazione 
Lorenzo Valla/Arnoldo Mondadori Editore 1997. 

Alighieri D. Le opere di Dante. Firenze: Società dantesca italiana 
1960. 

Alighieri D. De Vulgari Eloquentia. Liber primus, III. 

Alighieri D. Vita Nova. XXXV-XXXIX. 

Alighieri D. Convivio. IV, XI-XII, 1988. 

Aubenque P. La prudenza in Aristotele. Roma: Studium 2018. 

d’Aquino T. Comm ad III Politica. Lect III. 

De Monticelli R. L’allegria della mente. Dialogando con Agostino. 
Milano: Bruno Mondadori 2004. 

Donati P. Scoprire i beni relazionali. Per generare una nuova socialità. 
Soveria Mannelli: Rubettino 2019. 

Gleick J. Chaos. Making a new science. London: Heinemann 1988. 

Israel G, Millán Gasca A. Il Mondo come gioco matematico. La vita e 
le idee di John von Neumann. Torino: Bollati Boringheri 2008. 

Kauffman S. At home in the Universe. The search for laws of self-or-
ganization and complexity. New York: Oxford University Press 1995. 

Lewis CS. Diario di un dolore. Milano: Adelphi 2016. 

López J. Lavorare bene, lavorare per amore. Sulla santificazione del 
lavoro negli insegnamenti di San Josemaria Escrivà. Roma: EDUSC 
2017. 

Melchiorre V. La scala di “Diotima”: per una lettura del Simposio di 
Platone. Rivista di Filosofia Neo-Scolastica 2001;93:343-371.

Shakespeare W. King Lear. In: Shakespeare W. The complete works. 
London & Glasgow: Collins 1960. 

Styczeń T. Essere se stessi è trascendere se stessi. L’etica di Karol 
Wojtyla come antropologia normativa. In: Wojtyla K, Ed. Metafisica 
della Persona. Milano: Bompiani 2003, pp. 781-827. 

Tamaro S. Ogni Angelo è tremendo. Milano: Bompiani 2013.

Tambone V. Bioethics and New Age. In: Albert G, Parkis AG, Ed. 
Contemporary ethical issues. New York: Nova Science Publisher 
2006, pp. 21-36. 

Tambone V, Ghilardi G. Philosophy and deontology of medical prac-
tice. Roma: SEU 2020. 

Voce. Riduzione materialistica. Enciclopedia Filosofica. Milano: 
Bompiani 2006, p. 9727.


